****

**La signification de l'Istiwâ’**

***Par l’Imâm Ibn ‘Abd Al-Barr***



D'après Aboû Hourayra, le Prophète -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- a dit : « **Notre Seigneur descend chaque nuit au ciel le plus bas dans le dernier tiers de la nuit reste et dit : « Y a-t-il quelqu’un qui M’appelle que Je lui réponde ? Y a-t-il quelqu’un qui Me demande que je lui donne ? ».** »

Ce hadith, du point de vue de la  transmission, a un isnad (chaîne de transmission)  authentique, Ahl Al-Hadith (les gens du Hadith, les sunnites) ne divergent pas quant à son authenticité...

Et c'est une preuve qu'Allah est au-dessus (*fi*) des cieux, sur (*‘alâ*) le Trône, au-dessus (*fawqa*) des sept cieux, comme il est dit par la Jama‘a (le consensus) et ceci est leur preuve contre les mou'tazilites[[1]](#footnote-1) (*al-mou'tazila*)  et les jahmites[[2]](#footnote-2) (*al-jahmiyya*) qui disent qu’Allah est partout, pas sur le Trône. Et la preuve de ce que les Gens de vérité disent est Sa parole :

« **Le Tout Miséricordieux s’est établi sur le Trône** »

(Sourate 20 - verset 5)

« **Puis Il s’est établi sur le Trône ...** »

(Sourate 32 - verset 4)

«  **Puis Il s'est établi sur le ciel qui était fumée** »

(Sourate 41- verset 11)

«  **elles auraient sûrement cherché une voie (pour atteindre) (ila) le Seigneur du Trône** »

(Sourate 17 - verset42)

«  **vers Lui monte la bonne parole...** »

(Sourate 35 - verset 10)

« **Mais lorsque son Seigneur se manifesta au mont, Il le pulvérisa** »

(Sourate 7 - verset143)

« **Etes-vous à l’abri que Celui qui est au ciel vous enfouisse en la terre ?** »

(Sourate 67 - verset 16)

«  **Glorifie le nom de ton Seigneur, le Très-Haut** »

(Sourate 87 - verset 1)

Et de même en ce qui concerne al-‘Oulouww (l'élévation), Sa parole :

« **Le Très-Haut, le Très-Grand** »

(Sourate 2 - verset 255)

« **Le Très-Grand, le Très-Haut** »

(Sourate 13 - verset 9)

« **Il est Celui qui est élevé au niveau des plus hauts rangs, possesseur du Trône.** »

(Sourate 40 - verset 15)

« **Ils craignent leur Seigneur, au-dessus d’eux**»

(Sourate 16 - verset 50)

Et les jahmites (*al-Jahmiyya*)  disent qu'Il est en dessous (d'eux) :

« **Du ciel à la terre, Il administre l’affaire, laquelle ensuite monte vers Lui.**»

(Sourate 32 - verset 5)

« **ô Jésus ! Je vais mettre fin à ta vie terrestre, t’élever vers Moi** »

(Sourate 3 - verset 55)

« **Mais Allah l'a élevé vers Lui.** »

(Sourate 4 - verset 158)

« **Les Anges et l'Esprit montent vers Lui.** »

(Sourate 70 - verset 4)

Quant à Sa parole : « **Etes-vous à l’abri que Celui qui est (*fi*) au ciel…**» ; alors la signification est : qui est sur (*‘ala*) le Ciel c'est-à-dire sur le Trône. Et la conjonction fi est employée avec la signification de  ‘ala.

Ne voyez-vous pas Sa parole : «  **Parcourez la terre (*fi al-ardh*)** »[[3]](#footnote-3) signifiant « sur » (*‘ala*) la terre  et Sa parole : « **et je vous crucifierai sûrement sur (fi) des troncs de palmiers**»[[4]](#footnote-4) et tout ceci[[5]](#footnote-5) est soutenu par Sa parole : « **les anges et l'Esprit montent vers Lui** »

Et ce que nous en avons cité et ainsi que les autres versets dans ce sujet sont clairs dans leur démenti de la parole des Mou‘tazilites (*al-Mou‘tazila*)[[6]](#footnote-6).

Et quant à prendre Istawâ’ métaphoriquement par le ta’wil[[7]](#footnote-7) pour signifier Istawla (conquérir) alors ce n'est pas une signification, car ce n'est pas clair (*ghayru dhahir*) dans la langue. Et la signification de Istawla dans la langue est conquérir (surmonter) et Allah le Glorifié n’a pas besoin de surmonter ou vaincre quiconque. Et Il est l’Unique, l'Éternel.

Et parmi les droits de la Parole (d'Allah) est qu'elle soit prise dans son sens littéral (*‘alâ haqiqatihi*), jusqu'à ce que la communauté (*Umma*) reconnaisse que ce qui est signifié est le sens métaphorique, lorsqu’il n'y a aucun moyen de suivre ce qui nous est révélé de notre Seigneur, sauf de cette façon. Et la Parole d'Allah est adressée par son sens le plus connu et évident, si cela[[8]](#footnote-8) n’est pas stoppé par quelque chose à quoi nous devons nous soumettre. Et si la métaphore était permise pour tous, alors rien ne serait établi des actes d'adoration. Et il convient à Allah qu'Il parle seulement avec ce que les Arabes comprennent selon les contraintes du discours[[9]](#footnote-9) parmi ce qui est correctement compris par l'auditeur. Et dans la langue l’Istawâ’ est connu et compris comme étant : la hauteur (*‘uluw*), s’élever et s’établir au dessus de quelque chose (*At-tamkinu*) et s'installer (*istiqrar fihi*).

Aboû ‘Oubayd a dit de Sa Parole : « **le Tout Miséricordieux s’est établi sur le Trône** » ; « sur (*‘ala*)... »

Et d'autres ont dit, Istawâ’ signifie istaqarra (s’établir) et ils prennent appui sur Sa Parole :

« **et quand il eut atteint sa maturité et sa pleine formation (istawa)** »

(Sourate 28 - verset 14)

C’est-à-dire a achevé sa jeunesse, s’est installé et qu’il n’y avait plus « d'augmentation » de sa jeunesse.

Ibn ‘Abd Al-Barr -*qu’Allâh lui fasse Miséricorde*- a dit : «  et l’Istawa’ est l’Istiqrar en hauteur (*‘oulouww*)[[10]](#footnote-10) et c'est ce dont Allah nous informe :

« **Afin  que vous vous installiez sur leur dos, et qu’ensuite, après vous y être installés, vous vous rappeliez le bienfait de votre Seigneur lorsque vous vous installez (*istawaytum*) dessus ...**»

(Sourate 43 - verset 13)

Et Allah a dit :

« **l’ordre fut exécuté, et l’arche s’installa (*wastawat*) sur le Judi** »

(Sourate 11 - verset 44)

Et le Glorifié dit :

« **et lorsque tu seras installé (*istawayta*) toi et ceux qui sont avec toi dans l’arche** »

(Sourate 23 - verset 28).[[11]](#footnote-11)

.... Et quant à leur utilisation comme preuve de la narration d'Ibn ‘Abbas -*qu’Allâh l’agrée*- de la Parole d'Allah « **Le Tout Miséricordieux s’est établi sur le Trône** » -  Il a vaincu/surmonté (*Istawla*) tous Ses adversaires et Il est partout. '

La réponse est que ce hadith est mounkar (pas fiable) et il est transmis par des narrateurs inconnus et faibles .... (*takhrij* omis) .... et eux[[12]](#footnote-12) n'acceptent pas le hadith ahad[[13]](#footnote-13), comment peuvent-ils permettre dépendre de ce type de hadith, s'ils avaient du sens et étaient justes ?

Quant à ce qu'ils entendent Allah dire :

« **Et pharaon dit : « ô Haman, bâtis-moi une tour : peut-être atteindrai-je les voies, les voies des cieux, et apercevrai-je le Dieu de Moïse, mais je pense que celui-ci est menteur.** »

(Sourate 40 - versets 36 & 37)

Alors cela est la preuve que Moïse -*‘aleyhi sallam*- disait « **certes mon Dieu est au-dessus des cieux** » et Pharaon a pensé qu'il était un menteur.

Et parmi les preuves qu'Allah est sur le Trône, au-dessus des sept cieux est que les croyants au Tawhid (*mouwahhidin*), tous, Arabes et non-Arabes, quand une question les concerne, ou qu’une difficulté leur arrive, dirigent leurs visages et lèvent leurs mains au ciel, cherchant le secours d'Allah, leur Seigneur. Et ceci est commun aux gens, aussi bien qu’à l'élite (*khassa*)....

Et le Prophète -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- a demandé à la bergère que son maître voulait libérer si elle était croyante, donc le messager -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- l’a testée en lui demandant : « **Où est Allah ?** »

Donc elle a indiqué le ciel. Alors il a demandé : «  **Qui suis-je ?** »

Elle a dit : « tu es le messager d'Allah. »

Donc il -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- a dit : «  **Libérez-la car elle est croyante.** »

Donc il a suffi au Messager d'Allah -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- de voir qu’elle levait son visage vers ciel et il fut satisfait de cela, n'exigeant pas autre chose.

Et quant à leur recherche d’appui dans la Parole d'Allah : « **Ils ne prononcent  aucun discours secret à trois sans qu'Il soit le quatrième…** » alors ce n'est pas une preuve pour eux selon le sens littéral du verset. Parce que les savants parmi les compagnons et les tabi‘in de qui nous prenons l'explication du Qur'an, ont dit en expliquant ce verset : Il est sur le Trône et Sa Science est partout et personne parmi eux, n’a divergé sur cela.

Adh-Dhahâk -*qu’Allâh lui fasse Miséricorde*- a dit de Sa Parole : « **Ils ne prononcent  aucun discours secret à trois sans qu'Il soit le quatrième …**» ; « **Il est sur Son Trône et Sa Science est avec eux, où qu’ils soient.** »

Et on m'a rapporté que Soufyan Ath-Thawri -*qu’Allâh lui fasse Miséricorde*- a dit quelque chose de semblable. Ibn Mas‘oud -*qu’Allâh l’agrée*- a dit « **Allah est sur le Trône et rien ne est Lui caché de vos actions** ».

**Source** : Tt-Tahdhib, volume 7, page 103-105.

Article du site : <http://ou-est-allah.over-blog.fr>.

1. C’est une secte rationaliste dont les fondateurs sont ‘Amr Ibn ‘Oubayd et Wâsil Ibn 'Ata, Ils disent qu’Allah possède des noms mais que ces noms-là sont de simples noms qui ne comprennent pas d’attributs, des noms qui n’ont aucun sens et qui ne donnent pas le sens des attributs ce qui revient à attester des noms désignant uniquement l’entité d’Allah. Exemple : ils disent, à titre d’exemple, qu’Allah est voyant sans posséder la vue, qu’il est l’entendant sans posséder l’attribut de l’ouïe, de l’audition. Les Mou‘tazilites affirment également que le Coran est crée et considèrent l'auteur d'un péché ni comme étant un mécréant, ni un musulman : ils lui donnent un statut intermédiaire. Les suiveurs et partisans de cette sont appelés les "Mou‘tazilites". [↑](#footnote-ref-1)
2. Secte qui doit son nom à Jahm Ibn Safwan. Ce dernier, sous prétexte d'éviter l'anthropomorphisme, reniait tous les Noms et Attributs d'Allah. Et parmi ses ambiguïtés, il y a le fait d’affirmer que les descriptions impliquent la ressemblance avec la création, car, selon lui, on trouve les mêmes descriptions chez les créatures. Il reniait l'élévation d'Allah au dessus de Son Trône qui est au dessus des sept cieux. Il était également connu pour d'autres égarements gravissimes  comme le fait de restreindre la Foi à la seule connaissance d'Allah ou encore la création du Coran. On appelle "Jahmite" toute personne qui suit la croyance de Jahm Ibn Safwan ou s'en apparente. Il est à noter que les Jahmites sont les premiers dans l'Histoire de l'Islam à avoir taxé les sunnites d'être des "anthropomorphistes".  Les savants parmi les Pieux prédécesseurs les ont jugés comme étant des mécréants car ils démentent ce qui est explicite dans le Coran et la Sounna. Les Ach‘arites ont suivi beaucoup de principes de la secte Jahmite, c'est d'ailleurs pour cela que les Ach‘arites sont tout simplement assimilés aux Jahmites. [↑](#footnote-ref-2)
3. Sourate 9, verset 2. [↑](#footnote-ref-3)
4. Sourate 20, verset 71. [↑](#footnote-ref-4)
5. C'est-à-dire l'interprétation de « *fi* ». [↑](#footnote-ref-5)
6. C'est-à-dire qu’Allah est partout. [↑](#footnote-ref-6)
7. Ce terme arabe signifie "interprétation".  Certaines sectes égarées comme les Jahmites et les Ach‘arites font le ta’wil des Attributs d'Allah, c'est-à-dire qu'ils leur donnent un sens métaphorique. Agir de la sorte revient tout simplement à  renier les attributs d'Allah, en effet, le ta’wil a pour conséquence immédiate de donner à ces attributs  un autre sens que le sens apparent. Par la suite, il ne peut y avoir affirmation de l'attribut car il n'y affirmation d'un attribut que si on l'accepte tel qu'il est venu dans son sens apparent. Exemple : Le Prophète -*sallâ l-Lahû ‘aleyhi wa sallam*- a dit : « **Notre Seigneur descend chaque nuit au ciel terrestre, au dernier tiers de la nuit, en disant : "Qui veut M’invoquer, et J’exaucerai son invocation ? Qui veut Me faire une requête et Je la lui satisferai ? Qui veut solliciter Mon pardon, et Je lui pardonnerai ? "** ». Les Ach‘arites prétendent qu'Allah ne descend pas de Lui-même, mais que c'est Sa miséricorde et Son ordre qui descend. Ils ont donc interprété la descente d'Allah comme étant la descente de Sa miséricorde et de Son ordre. Les négationnistes (mou‘attila) des attributs d'Allah dont les Ach‘arites propagent un certain nombre d'ambiguïtés pour justifier le ta’wil. [↑](#footnote-ref-7)
8. C’est à dire prendre dans le sens le plus connu. [↑](#footnote-ref-8)
9. C'est-à-dire la langue quotidienne. [↑](#footnote-ref-9)
10. C'est-à-dire. Il s'est installé en haut. [↑](#footnote-ref-10)
11. **Tous les exemples montrent que Istiwâ’ signifie s’établir sur une position élevée.** [↑](#footnote-ref-11)
12. C’est à dire les Mu‘tazila qui  relatent ce hadith. [↑](#footnote-ref-12)
13. Rapporté par une seule voie. [↑](#footnote-ref-13)